
Journal of Language Teaching، Literature & Linguistics (JLTLL)، Vol. 2. No. 1. Mach 2019 

 ISSN: 2645-3428 

 
Dramatic Entropy and self-ambiguity in the works of Samuel 

Beckett based on thef chaos theory 
 

Saeid Rahimipour 1* 
 

1 Assistant Professor, Farhagian University 
*Corresponding author: s.rahimipoor@cfu.ac.ir 

 
DOI: 10.22034/jltll.v3i2.58 

 
Received: 05 Jan, 2020  Revised: 01 Jun, 2020  Accepted: 17 Aug, 2020 

 
ABSTRACT 
The issue of self and identity has become a major existential problem for 

modern man in the postmodern era. Many intellectuals have tried and followed 
different methods in a relentless search for their true selves in order to present a 
clear picture of themselves. In the process of clearing up his ambiguity or self-
ambiguity, Samuel Beckett, the leading playwright of the Absurd Theater, has tried 
to solve this problem by breaking all the previous rules of the play and creating 
entropy. In communication entropy, man interacts with the text on a personal level, 
so that in this semantic confusion he can reach a fixed definition of the philosophy 
of human existence and based on them to his true nature. The idea of entropy first 
appeared in the philosophy of Socrates. These ideas gradually found their way into 
the dramatic works of Greek playwrights, in their tragedy was redefined as a kind 
of atropy or the second law of thermodynamics. The concept of time and its 
relation to entropy changed dramatically with the achievements of Newton, Kepler, 
René Descartes, and many other intellectuals. Such concepts are also found in 
Beckett's article on Proust. What Beckett is looking for is to find a complete picture 
of man himself, and he shows this through the techniques he has used in 
important works of waiting and finishing, and by creating entropy the way to reach 
the real self. Has made it easier. In this study, the techniques used by Samuel 
Beckett in his important works Waiting for Godot and The Endgame have been 
shown to rely on the theory of chaos in an attempt to provide a solution to his 
ambiguity and identity by creating the ultimate communication entropy in which 
man is left alone to find an answer to his own existential problems, is explained. 
Through content analysis and relying on the chaos theory, research and Beckett's 
attempt to create the ultimate entropy in the structure and language of the play that 
is possible through open system theater, it has been shown how he paved the way 
for man to solve the problems of his existence. So that postmodern man can pass 
through the onslaught of disorder and entropy to reach his identity and stability 
from his anonymity and ambiguity, which is the art of Beckett and his postmodern 
theater. 

Key words: Ambiguity, Beckett, Entropy, Postmodernism.  

Journal of Language Teaching, Literature & Linguistics (JLTLL), Vol. 3. No. 2 (2020), pp. 27–46. 
© Osool Al-Dīn College & International E-Research Foundation (IERF), 2020. This is an Open Access article, distributed 
under the terms of the Creative Commons Attribution licence (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/), which permits 
unrestricted re-use, distribution, and reproduction in any medium, provided the originalwork is properly cited. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

                             1 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 ISSN: 2645-3428      1399 ماهشهریور ، دوم، شماره سومسال  مجله آموزش زبان، ادبیات و زبان شناسی/

 | 28  

 
   بکت ساموئل آثار در ابهامی خود و دراماتیک آنترویی

  آشوب تئوري بارویکرد
 

  *1 پور رحیمی سعید
 

  فرهنگیان دانشگاه علمی یاته عضو. 1
  Email: s.rahimipoor@cfu.ac.ir *نویسنده مسئول مقاله

 
DOI: 10.22034/jltll.v3i2.58 

 
  27/05/99 :پذیرش    12/03/99: اصلاح     15/10/98 :دریافت

  

 چکیده 
دوران پست مدرنیسم به مشکل وجودي بزرگی براي انسان امروزي تبدیل شده مسئله خود و هویت در 

است. روشنفکران زیادي، در تلاش بی وقفه در جستجوي خود واقعی شان به منظور ارائه تصویري واضح 
اند. در مسیر برطرف کردن ابهام خود و یا خود ابهامی، از خود روشهاي متفاوتی را امتحان و دنبال کرده

ل بکت، نمایشنامه نویس برجسته تئاتر آبسورد، از طریق برهم زدن تمام قوانین قبلی نمایشنامه و ساموئ
 به شخصی سطح در خود بشر ارتباطی، آنتروبی ایجاد آنتروبی تلاش در حل این مسئله نموده است. در

 و انسان وجودي سفۀفل از ثابتی تعریف به خود بتواند معنایی آشفتگی این در تا پردازد، می بامتن تعامل
 این. شد نمایانگر سقراط فلسفه در بار اولین براي آنتروبی ایده. برسد خود واقعی ماهیت به آنها براساس

 آتروپی نوعی بعنوان تراژدي آنها در و یافت راه یونانی نویسان نمایشنامه دراماتیک آثار در بتدریج عقاید
 دستاوردهاي با آنتروپی با آن ارتباط و زمان مفهوم. کرد یداپ جدید تعریفی ترمودینامیک دوم قانون یاهمان
 بکت مقاله در مفاهیم چنین این. یافت شگرفی تغییرات روشنفکران از دیگر خیلی و دکارت رنه کپلر، نیوتن،

 خود از کامل تصویري کردن پیدا است آن دنبال به بکت که آنچه. خورد می چشم به نیز پروست مورد در
 گرفته بکار آخربازي و گود انتظار در مهمش آثار در که تکنیکهایی طریق از را کار این او و است انسان
در این  .است کرده آسانتر واقعی خود به رسیدن براي را راه آنتروپی ایجاد طریق از و دهد می نشان است

ه است با تکیه بر بکار گرفت آخربازيو  در انتظار گودوتحقیق، تکنیکهاي که ساموئل بکت در آثار مهمش 
تئوري آشوب نشان داده شده اند تا تلاش او را در ارائه راه حلی براي برطرف نمودن ابهام خود و هویت از 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

                             2 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 آشوب تئوري بارویکرد بکت ساموئل آثار در ابهامی خود و دراماتیک آنترویی

| 29  

طریق ایجاد آخرین حد آنتروبی ارتباطی که در آن انسان تنها رها می شود تا خود پاسخی براي مشکلات 
ي و با تکیه بر کاربرد تئوري آشوب،تحقیق، وجودي خود بیابد تبیین شده است. از طریق تحلیل محتوا

تلاش بکت در ایجاد نهایت آنتروپی در ساختار و زبان نمایشنامه که از طریق تئاتر سیستم باز ممکن است، 
نشان داده شده است که او چگونه راه را براي بشر در حل معضلات وجودیش هموار نموده تا انسان پست 

می و آنتروپی گذر کند تا از بی هویتی و ابهام خود به هویت و ثبات خود مدرن بتوانداز میان هجمه بی نظ
  برسد که این همان هنر بکت و تئاتر پست مدرن اوست.  

 کلیدي: ابهام خود، بکت، آنتروبی، پست مدرنیسم  واژگان
 

  مقدمه
ن بـر  با پیشرفت علم و ثبات نسبی جهان بعداز دو جنگ جهانی انتظار می رفت کـه انسـان پسـت مـدر    

ولـی ایـن امـر محقـق نشـد وبشـر و مسـئله وجـودیش دسـتخوش           خیلی از مجهولات لاینحلش فایق آید
تفسیرهاي گوناگون از منظرهاي گوناگون شد. در هیچ عصر و زمانی به اندازه امروز مسئله خـود و هویـت   

ه اندازه اي که دغدغه فکري و روحی بشر نبوده است. ارائه تصویري واضح از تعریف خود و هویت انسان ب
امروز مجهول بزرگ انسان بوده  در قرون گذشته نبوده است. مسائلی از این قبیل که بشر چگونه می توانـد  
به فلسفه وجودي خود و هستی اش و درراس آنها به تعریفی واضح از خود و هویتش برسـد از تشویشـهاي   

د، از طریق علم، فلسفه و یا هنر، تلاش بزرگ فکري روشنفکران در عصر حاضر است. هر کدام ، به نوبه خو
براي روشن نمودن این مجهولات نموده اند. آنها در این راه بـه راه حلهـاي متفـاوتی روي آورده، روشـهاي     
متفاوتی را آزموده تا تعریفی واضح از جلوه هاي این مفاهیم را پیش پاي نهنـد. در قـرن بیسـتم، در حیطـه     

اي وجودي که بشر را تسخیر خود نمودند، نوعی جدید از تئاتر به نام تئـاتر  ادبیات، با غالب شدن بلاتکلیفیه
آبسورد در تبیین این فرضیه ها و روشن نمودن ناتوانی و شکست ناتورالیسم در ارائـه راه حلـی بـراي ایـن     

 ـ  ی مشکلات به منصه ظهور رسید. این امر از منظر منتقدان امروزي نیز جاي خود را پیدا کرد تا جایی کـه ت
اس الیوت بعنوان نمونه می گوید نمایشنامه رئال فقط در حیطه مسائل قابل لمـس کـارآیی دارد ودر زمینـه    
واقعیتهاي خارجی، غیرقابل لمس ضعیف و ناتوان بوده و فقط تئاتر آلبسورد قـادر بـه پاسـخگویی بـه ایـن      

اتیـک سـاموئل بکـت را بـا     مشکلات می باشد. در راستاي رفع ابهام ماهیت خود واقعی،می توان هنـر درام 
قوانین فیزیکی توجیه کرد که شاید عامدانه و یا بدون علم این تئوري می توان در نوشـته هـاو آثـارش  بـا     

را، از سیستمی  تبعیت از اصل آنتروپی ملاحظه کرد که چگونه تمام قوانین اولیه تئاتر را برهم ریخته تا تئاتر

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

                             3 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 ISSN: 2645-3428      1399 ماهشهریور ، دوم، شماره سومسال  مجله آموزش زبان، ادبیات و زبان شناسی/

 | 30  

جدید براي توجیه،توضیح، و تبیین تمهاي اگزیستانس یا وجـودي   بسته به سیستمی باز تبدیل نماید و راهی
پیش پا گذاردتا ماکزیمم آنتروپی راایجاد نماید و در نهایت بتواند به تعریف واقعـی از خـود رسـد. در ایـن     
تحقیق بعد از تعریف مقدماتی از آنتروبی و راه یابی آنتروبی به وادي نمایشنامه، به تعدادي از تکنیکهایی که 

بکـار گرفتـه تـا آنتروبـی      انتظار گودو و پایـان بـازي  ساموئل بکت در دو تا از آثار برجسته اش یعنی در 
  ارتباطی خلق نماید پرداخته می شود.

  سوالات تحقیق و روش تحقیق
آیا می توان از قاب تئوري آشوب و اصول آن عنصر زبان و سـاختار نمایشـنامه بکـت در ایجـاد      .1

 را تحلیل نمود؟نهایت آنتروپی ارتباطی 
آیا خلق چنین آنتروپی ارتباطی و به هم ریختگی ساختار نمایشنامه توانسته آن را در پاسـخگویی   .2

  به بحران خود و هویت مدد نماید؟
در راستاي رسیدن به جواب این سوالات، محقق از طریق تحلیل محتوایی و توجیه بر پایه نظریـه آشـوب و   

  ش در انجام تحقیق نموده است.بهره گیري از نظر دیگر محققین تلا
  

  آنتروپی وتئوري آشوب
همانطوري که راجع به نظریه هاي هایز نبرگ بیان شده است در آنتروبی ارتباطی، بشـر خـود در سـطح    
شخصی به تعامل بامتن می پردازد، تا در این آشفتگی معنایی بتواند خود به تعریف ثابتی از فلسفۀ وجـودي  

ماهیت واقعی خود برسد.شاید این بهترین مطلع براي توجیه آثار بکت از منظر ایـن   انسان و براساس آنها به
  تئوري باشد. 

ایده آنتروبی براي اولین بار در فلسفه سقراط نمایانگر شد. در آن موقع آنتروبی فقط در راسـتاي فلسـفه   
 ـ  2001خلقت بکار گرفته می شد، همانطوري که مکیرهان( ن عقیـده را کـه   )نقل کرده اسـت آنکسـیمندس ای

جهان به هرج  و مرج اولیه بر می گردد، ارائه نمود، این عقاید بتدریج در آثار دراماتیک نمایشنامه نویسـان  
یونانی راه یافت و در آنها تراژدي بعنوان نوعی آتروپی یاهمان قانون دوم ترمودینامیک تعریفی جدیـد پیـدا   

بیان کرده است که: تراژدي هاي یونان مفهـوم آنتروپـی و   )چنین 2010:60کرد. در کناراینهاجورج اشتاینیر(
مرگ زمان را در راستاي تقدیر و سرنوشت تفسیر می کردند. اعتقاد به رد این عقیده که زمان ما را به سوي 
] نابودي می کشاند واینکه ما نمی توانیم این انتروپی روبه رشد را نگه داریم در اثار نمایشنامه نویسـان قـرن   

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 js
al

.ie
rf

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             4 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 آشوب تئوري بارویکرد بکت ساموئل آثار در ابهامی خود و دراماتیک آنترویی

| 31  

مشهودبوده است. مفهوم زمان و ارتباط آن با آنتروپی با دستاوردهاي نیوتن، کپلـر، رنـه دکـارت و     هفده نیز
خیلی دیگر از روشنفکران تغییرات شگرفی یافت. از آن پس به انسان به چشم یک ماشین نگاه می شد. ایده 

در مفـاهیمی شـبیه   تلاش براي متوقف کردن آنتروپی روبه رشد و مقاومت در مقابل مـرگ فـرد یـا جامعـه     
فرانگشتاین مري شلی، اتوپیاي ادبی،  دنیاي نوین هوکسلی، تئوري نسبیت انشتین و تئوري کوانتـوم مـاکس   
پلانک به چشم می خورد. با پیشرفتهاي جهانی، آنتروبی نیز پیشرفت شگرفی نمـود و وارد وادي اطلاعـات   

مب اتمی، زمان روي مخرب خود را نشـان داد.  شد. بعد از مشاهده بعضی تاثیرات منفی تکنولوژي از قبیل ب
دنیاو از همه مهمتر علوم به نوعی رستاخیز روي آورند. نویسندگانی که از همه چیز بیزار شده بودند شـروع  
به نگارش در مورد زمان ویرانگري که در حال پیشروي بود نمودند.خیلی ها مانند جان اسبورن با غضب به 

این بحبوبه، در وادي ادبیات نیز تئاتر هرج و مرج یا آنتروبی بـه منصـه ظهـور     گذشته نگاه می کردند که در
رسید. در این زمان تمام مطلقها غیرمطلق، کاملها ناکامل و تعریفها بی تعریف شدند. ایـن چنـین مفـاهیم در    

یگـران،  مقاله بکت در مورد پروست نیز به چشم می خورد. همانطوري که از آثارش بر می آید او بهتـر از د 
مفهوم زمان و نهایت آنترو پی را فهمیده بود. او وجود آنتروپی فزآینده را تقریباً در هر چیزي حـس کـرده و   

) می گوید من در هیچ جا نظمی را نمی بینم. او حتی هیچ نظمی را در نثر هـم نمـی بینـد و    1997به شنکر(
کرده است بلکه عناصـر نوشـتاري را نیـز    براین باور است که زمان نه تنها ماهیت فیزیکی چیزها را عوض 

دستخوش تحول کرده است و انسان و جایگاه هویتی و خود او نیز دستخوش این آنتروپـی گردیـده اسـت.    
آنچه که بکت به دنبال آن است پیدا کردن تصویري کامل از خود انسـان اسـت و او ایـن کـار را از طریـق      

بکار گرفته است نشان می دهد و از طریـق ایجـاد    آخربازيو  در انتظار گودتکنیکهایی که در آثار مهمش 
آنتروپی در عناصر نمایشنامه که مهمترین آنها زبان و موقعیت مکانی نمایشنامه است راه را براي رسیدن بـه  
خود واقعی آسانتر کرده است.آنچه در خور توجه است کاربرد دقیق عناصر تئوري آشوب در تئاتر اوست و 

وجود آنتروپی شاید به تئوري آشوب و جلوه هاي آن و از همه بالاتر کاربرد هدفمنـد ایـن    ایشان با علم به
اصول و تئوري مد نظرش پی برده بودو آنچه این مقاله به دنبال آن است توجیه سبک این نمایشنامه نـویس  

  با این توجیه و تئاتر بی مانندش در بیان ناگفته هاست.
  
  
   [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 js
al

.ie
rf

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             5 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 ISSN: 2645-3428      1399 ماهشهریور ، دوم، شماره سومسال  مجله آموزش زبان، ادبیات و زبان شناسی/

 | 32  

  معرفی آثار
در واقع تئاتر آبسورد به معناي واقعی عینیـت بخشـید.    درانتظار گودو و آخر بازيلق ساموئل بکت با خ

 & Straggon(در منطقه اي دور افتـاده و متـروك دو دلقـک، اسـتراگون و ولادمیـر     )1952انتظار گودو (در 

Veladmir(  ـ  ن ، در کنار درختی خشک منتظر شخصی بنام گودو هستند تا مشکلات آنهارا حل کنـد تـا از ای
انتظار بی هوده که در واقع اشاره اي به زندگی انسان پست مدرن است نجات دهد. خبرها از آمدن یا نیامدن 
گودو توسط کودك پیام رسانی منتقل می شود تنها شخصیت دیگر که گذرا در صحنه نمایش ظاهر می شوند 

بردگی و برداري هسـتند . و   هستند که نماد تعقل و سرسپردگی،و به نوعی )Pozzo & Lucky( پوزو و لاکی
در واقع طبق آنچه که خود بکت گفته است فرد خاصی نمی آید، هیچ کس نمی رود، اتفاق خاصی نمی افتد. 

با خلق فضاي اطاقی به شکل جمجمه انسان به نمایش می گذارند ) 1957آخر بازي (بکت همین کار را در 
که در واقـع والـدین شخصـیت اصـلی      )Nagg & Nell( که در این اطاق دو شخصیت معلول بنام نگ و نل

هستند شخصیت پردازي نموده است. در اینجا نیـز فضـاي انزجـار از     )Hamm & Clov( نمایش هم و کلاو
  .زندگی و روزگار تکراري بر روح نمایشنامه مستولی شده است

  
  تحلیل:

خاص از آن اسـتنباط نمـی   بعنوان آغاز سخن، خود اسم گودو از نظر معنایی واضح نیست، هیچ معنایی 
شود. آلن اشنایدر از بکت در مورد معناي گودو پرسیده و او جواب می دهد که اگر می دانست مدتها پـیش  
گفته بود. با همین انتخاب اسم، او ما را در اوج بلاتکلیفی نامشخص و نهایت آنتروبی ارتباطی قرار داده، مـا  

ها می کند. در واقع او با ایجاد بی نظمی اولیه مسیر به کار گیري را در میان تعداد بیشماري تفسیر و تاویل ر
اصل تئوري را آغاز کرده است.با بکارگیري آنتروبی فیزیکی بعنوان تم غالب ایـن دو اثـر بـه آرامـی راه را     
براي آنتروپی ارتباطی هموار می نمایدتا پایه و چهارچوبی که براساس آن خواننـده یـا بیننـده خـود را بـه      

، مالک و فئـودال، کـور   مـی    پوزوش بکشد و به مشکلات وجودیش بپردازد،فراهم نماید. بعنوان مثال، چال
بعنـوان یـک شخصـیت پـدري      نـگ می میرد و با  نلدست به خودکشی می زنند،  . ولادمیر واستراگونشود

دگی و خـدمت  از این بن کلاودچار کوري شده و هم از ترس خطر آنی رنج می برد.  همبدرفتاري می شود. 
و بیهودگی کل زندگی رنج می برد. این آنتروبی فیزیکی با انتخاب مکـان،   همبیهوده، بی معنی و بی پایان به 

] و خانه به شـکل کاسـه سـر و دور     در انتظار گودومکانی پرت و بدون هیچ نشانه اي از زندگی و مدرنیسم 
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

                             6 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 آشوب تئوري بارویکرد بکت ساموئل آثار در ابهامی خود و دراماتیک آنترویی

| 33  

ان نمایش خود مسیر گذشت زمان را مسـدود  به اوج خود می رسد. این سبک ایجاد مک آخر بازيافتاده در 
کرده است که به نوبه خود حس انسان نسبت به خود و وجودش در جهان را به چالش می کشد. این انسداد 
زمانی در این نمایشنامه ها فاصله بین تولد تا مرگ را طویل کرده اند. امید، رستگاري، و نظم همگی در یک 

از حـال   نگ ونل، غفلت پوزو، کوري لاکیجلوه هاي آن را در سپیدي موي انتظار نا محدود و بی پایان که 
محـو   هـم و کـلاو  ، و کشمکش بی پایان و لادمیر و استراگونوپناه به گذشته و خاطرات آن، زجر از پوچی 

شده اند. تمام این امور دستخوش این مکانهاي محدود کننده زمان هستند و این عقیده چندین بار در جریان 
یش تکراري می شود. کلاو:ً جریان امور در دست چیزي است. هم: بسیار خوب ادامه بدهیم.( آخر بازي، نما

  )32/14صفحه 
انتخاب شخصیت بکت هم عاملی در زمینه تکمیل مکان و قصـد آن در راسـتاي اهـداف بکتـی اسـت.      

گـی در جهـت تبیـین    ویژگیهاي منحصر به فرد شخصیتها که بطور ویژه توسط بکت انتخاب گردیده انـد هم 
معناي مورد نظر در این نمایشنامه ها هستند. چالش شخصیتها و کشمکش آنها با بیهودگی و آنتروبی نهـایی  

شخصـیتها  "، آخر بـازي در  (2005:119) چیزي است که دقیقاً در رفتار آنها تجلی می یابد. بنا به گفته شیلد
انواع حیات و وجود را در تـنش بـا مؤسسـات و    جسم و زبانشان را دستخوش تحولات جزیی می کنند، و 

سازمانهاي کلی گرا کشف می کنند. شخصیتها به خوبی از وضعیت ناگریز از موقعیتهایشان آگاهند و از ایـن  
  . "تن می دهند )Utansia( روبه آتا ناز یا

یم اگـر قـول   : چرا کار ما را تمام نمی کنید؟ (مکث) من رمز آن ترکیبات داخل کمد را به شما می گوهم
  دهید.کار ما را تمام کنید.

  ) 37: من نمی توانم کارتان تمام کنم (آخر بازي صکلاو
  : بهترین کار این است که مرا بکشید، شبیه دیگران. استراگون

  ولادمیر: کدوم دیگیریها؟ (مکث) کدوم دیگري؟
  .: شبیه ملیونها نفر دیگراستراگون

را دارد. (او آهی کشید) تا زمانی که می میرد (بعد از آن) و  : (با احساس) هرکسی سرنوشت خودولادمیر
  )72، صفحهدر انتظار گودوهمه چیز فراموش می شود (

  آنها همگی مبتلا به بیماري لاعلاجی بنام آنتروبی هستند
]   : چطور می دانید اگر در آشپزخانه مردید؟هم

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 js
al

.ie
rf

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             7 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 ISSN: 2645-3428      1399 ماهشهریور ، دوم، شماره سومسال  مجله آموزش زبان، ادبیات و زبان شناسی/

 | 34  

  .: خوب .. دیر یا زود گند خواهم زدکلاو
  د زده اید. تمام اینجا بوي جنازه می دهد.: تو از قبل هم گنهم

  .: تمام دنیاکلاو
  )45: لعنت بر این دنیا (با عصبانیت) (آخر بازي، صفحه هم

  : خوب؟ به خاطر خوبی هایمان شکر گذار باشیم؟استراگون
  ولادمیر: داراي فکر بودن چه چیز وحشتناکی است.

  : چه بلایی برسر ما آمده است؟استراگون
  م این جنازه ها از کجا آمده اند.: تماولادمیر

  ) در انتظار گودو: این اسکلتها (استراگون
تشویش فردي که در یک جامعه دور افتاده گیرافتاده است در این سئوال گودو و پاسخی که بکت ارائه "

می دهد هویدا است: شخصیتها دستخوش بیماریها و حوادث و دشمن بی نـام و نشـان هسـتند خشـونت در     
  ).2009:71(بالدوین, "کال آن، فیزیکی و روانی، در همه جا هستتمام اش

در کنار آنتروپی فیزیکی، نوشته هاي بکت همگـی پـر از ارجاعـات متنـی بـه دیگـران از گفتـه هـاي         
نمایشنامه نویسان دیگر گرفته، از کلمات قصار فلاسفه دیگر شبیه ارسطو و سقراط گرفتـه، تـا کنایـه هـاي     

اخیزومسیح است. این رویکرد بعنوان یکی از تکنیکهایی که منجر به ایجـاد آنتروپـی   مذهبی در مورد    رست
ارتباطی ومعنایی می شود به وفور در این آثار بکت بکار رفته است. بعنوان مثال، این قسـمت از نمایشـنامه   

  می باشد.  فکر می کنم، سپس هستمیادآور گفته رنه دکارت 
  ا می بندد و آن را محکم می کند): او گریه می کند (او درش رکلاوو

  )141: پس او زنده است. (آخربازي، صفحه هم
  در صحبت آنها در راستاي ایجاد آشوب مذهبی اشارات به کتاب مقدس نیز به چشم می خورد

: از اینجا بیرون بروید و همدیگر را دوست داشته باشید. همسایه تـان را شـبیه خـود دوسـت داشـته      هم
  ) و یا به صلیب کشیده شدن دو دزد واینکه فقط یکی از آنها نجات یافت. 67صباشید. (آخر بازي 

: یکی از چهار تا. از سه تاي دیگر دو نفر دیگر اسمی از دزد به زبان نمی آورند. و سـومی مـی   ولادمیر
  گوید که هر دوي آنها از او سوء استفاده کردند.

]   : چه کسی؟استراگون
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

                             8 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 آشوب تئوري بارویکرد بکت ساموئل آثار در ابهامی خود و دراماتیک آنترویی

| 35  

  : چه؟ولادمیر
  ها یعنی چه؟ از چه کسی سوء استفاده کردند؟:تمام ایناستراگون

  : نا جی؟ولادمیر
  : چرا؟استراگون

  : بخاطر اینکه نتوانست آنها را نجات دهد.ولادمیر
  : از جهنم.استراگون

  : از مرگ. ولادمیر
  )12: فکر می کنم گفتی جهنم.(در انتظار گو دو ص استراگون

ی توان در بیهـودگی و فقـدان نظـم دیـد کـه بکـت       یکی دیگر از توجیحات براي این آنتروپی منفی را م
  بوجود آورده و شخصیتها و در حقیقت بیننده یا خواننده را در آن قرار داده است.

  : (با ناراحتی) پس این هم روزي شبیه دیگر روزهاست.هم
  )33ص آخر بازي: تا زمانی که ادامه یابد (مکث) تمام طول زندگی همان بیهودگیها. (کلاو
  )67عصبانیت) ادامه بده نمی توانید ادامه بده! (آخر بازي، ص: (با هم

  و یا در نهایت ترس و رعب و ناامیدي
  )69آخربازي ص(: بیرون از اینجا مرگ است (مکث) هم

: در حالیکه روي زمین نشسته است سعی دارد که چکمه هایش را در  آورد. او با هردودسـت  استراگون
  آنها را می کشد.

  وارد می شود. ولادمیرتراحت می کند ومثل قبل دوباره امتحان می کند در این حین خسته می شود اس
  )5: و دوباره دست می کشد هیچ کاري نمی توان کرد. ( انتظار کرد ص استراگون

کلمات اجزایی هستند که نمایشنامه نویس روي آنها مانور می دهد و به بیان فکر و یا پنهان کـردن آنهـا   
  می پردازد. 

ر از کلمات، الگوي مکالمه اي که بکار گرفته می شود، بعنوان تجلی کلی زبان بطور جـدي از یـک   فرات
نمایشنامه نویس تا دیگري، از یک مکتب فکري تا آن یکـی فـرق مـی کنـد. زبـان هـم از دیگـر اجـزاي         

تـنش  «ایشـنامه  نمایشنامه تاثیر می پذیرد و آنها را هم تحت تاثیر قرار می دهد بخاطر این واقعیت که در نم
] ). از اینرو، دغدغه اصلی تئاتر بایستی بیان 1975(کندي,  »همیشگی بین اجزاي لفظی و غیرلفظی وجود دارد

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 js
al

.ie
rf

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             9 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 ISSN: 2645-3428      1399 ماهشهریور ، دوم، شماره سومسال  مجله آموزش زبان، ادبیات و زبان شناسی/

 | 36  

آن چیزي باشد که زبان قادر به بیان آن با کلمات نیست و در راستاي دیگر اجزاء تئاتر هم نباشد. بخشی از 
به زبان گفتار باشد همانطوري که آنتـونین آرتـاود   موفقیت در حصول این امر ممکن است بخاطر تغییر نگاه 

می گوید مسئله سرکوب گفتار در تئاتر نیست بلکه عوض کردن نقش آن و بویژه تقلیـل جایگـاه آن اسـت.    
این نوع تعدیل در مورد زبان آن را با دیگر اجزاء همگون می سازد تا تم مورد نظر توجیه گـردد. بنـابراین   

ي متناقض نیست که بگوئیم بیشتر واقعیتی که بیان می شود خارج از زبـان اسـت.   امر«می توانیم بگویم که 
). وقتی که این امر به مسائل و معضلات وجودي انسـان  1958:246آرتاود,»(دنیاي کلمات کوتاه شده است

امروزي مربوط می شود از قبیل ماهیت واقعی خود، نمایشنامه نویس هنر خود را بکـار مـی گیـرد تـا ایـن      
لازم و ضروري است تـا  «له را نشان دهد. او بایستی مسوولیت این عقیده یونسکو را به دوش بکشد که مسئ

) از میـان چهـره   1958:131یونسـکو, »(انسان ها را بسوي دیدن خودشان همانطوري که واقعاً هستند ببریم
ی استفاده کرده اسـت تـا   هاي تئاتر ابسورد بکت کسی است که هنرمندانه از زبان براي ایجاد ماکزیمم آنتروپ

انسان را بسوي حل مشکلات وجودیش حول دهد. زبان براي ایجاد نهایت آنتروپی ارتبـاطی بهتـرین ابـزار    
است در این قسمت به تکنیکهاي خاصی که بکت براي ایجاد آنتروپـی در روي زبـان اجـرا مـی کنـد مـی       

  پردازیم.
زم که هیچ چیزي را براي بیان ندارد و هیچ چیز من به نوعی هنر می پردا«خود بکت بدین باور است که 

را با آن نمی توان بیان کرد. هیچ انگیزه اي براي بیان نیست و ضرورت براي بیان وجود ندارد(بکن, 
). این دیدگاه ممکن است که به خلق خیلی از ویژگیهاي منحصر بفردي که خصیصهاي   تئاتر 1949:17

ابسورد از طریق ویژگیهاي بیهوده اي که دارد داراي این توانایی است که  ابسورد باشند انجامیده باشد. تئاتر
 :1995 (هایروپنیام, »مخاطبین خود را وادار کند اتفاقات روي صحنه را به شکل واقعیتهاي درونی بپذیرند«

وه همانطوري که اسلین جمع بندي کرده است چنین چیزي به هیچ طریق دیگري بدست نمی اید. بعلا ).83
ابسوردیست توانایی تاتر را نه تنها در حل واقعیتهاي خارجی با استفاده از باز ساخت تصویري واقعیت «

زندگی نشان می دهد بلکه به دامنه وسیعی از واقعیتهاي درونی، تخیلات، توهمات، آرزوهاي پوشیده و 
).براي حصول این اهداف تئاتر ابسورد به تخریب ساختار 2004:187 (اسلین, »ترس بشري نیز می پردازد.

مفهوم دراما بعنوان شکلی فراتر از شکل ادبی، تاکید مجدد  برروي مکان، ارتباط نزدیک آن با اکروباتیک و 
از همه این ها مهمتر ارزیابی مجدد جایگاه زبان پرداخته است که موزون با مقتضیات زمان و نیازهاي آنی 

]  ”است. در تحقیقی گفته هاي لاکی تقسیم و تفسیر شده اند که بخش سوم آنها نمایانگر این است که او آن
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

                            10 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 آشوب تئوري بارویکرد بکت ساموئل آثار در ابهامی خود و دراماتیک آنترویی

| 37  

بشارا، ( “ کره زمین را در سراشیبی بی نظمی تصور نموده است که این در حقیقت تقدیر کل جهان است
2018:3.(  

دهد. تمام انچه که بکت باید  بدین طریق بکت تلاش کرده است که آنچه که قابل ارتباط نیست را انتقال
انجام دهد این است که حرف بزند. سکوت در آثار او هیچ جایگاهی ندارد بخاطر اینکه مفهوم سکوت این 

صحیت کردن به معناي بیرون از خود ایستادن است. آن «است که هویت و خود واقعی بدست آمده است. 
دن است. فقط کسانیکه که هویت واقعی خود را کسی که از خود واقعی خود دور است مجبور به صحبت کر

) براي خلق زبان خود، بکت تعمداً علائم عناصر 187: 1969ولروف،( ».بدست آورده اند ساکت هستند
انتقال معنی را برهم می زند. معنا در متن رنگ می بازد. ما با نشانه هاي به هم ریخته که به آنتروبی ارتباطی 

که این همان اصل اول تئوري آشوب یعنی ایجاد در هم بر همی اولیه یا همان   یممنجر می شوند تنها می مان
است. این خود آگاهی به هم ریخته که محصول آنتروبی ارتباطی در خواننده  )Butterfly Effect( اثر پروانه

. یا بیننده است بسیار دقیق و حساب شده کنترل شده است تا در نهایت به معنا و خلق آن بینجامد
از "همانطوري که برلو بیان کرده است: معنی در متن نیست، معنی کشف کردنی نیست، معنا در آدمها است. 

نظر بکت کلمات سدزبانی نفوذ ناپذیري را بوجود می آورند که براي همیشه ما را از دانستن اینکه ما کی 
ستند، محدود به زمان هستند، و از آنجا که کلمات منطقی ه )49(کو: »هستیم و چه هستیم محروم می کنند.

نمی توانند خود را که خارج از زمان و مکان است توجیه کنند که این و نمونه هاي نظیر این مبین اصل 
اگر کسی این نظم منطقی کلمات «تئوري آشوب هستند. از اینرو  )Strange Attractions( جذبه هاي عجیب

و برهمی که زمان و ساختار پذیر نباشند به هم چیند و ماهیت را به هم بریزد، و آنها را به یک روش در هم 
) و این 79(کو: »بخشد، آنها را از متن و محتوي جدا کند، احتمال رسیدن به خود واقعی را فراهم نموده است

خود دقیقاً آن چیزي است که بکلت با زبان در اثارش انجام می دهد و از منظر تئوري آشوب مبین اصل 
این تئوري است. او می خواهد که زبان بی زبانی و نامحدود پذیري را خلق  )Self Similarity( تشابهی

 »سیستمی از صداهاست و منفک از محتوي است و فقط در درون خود حرکت می کند«نماید، زبانی که 
 ) چنین زبانی در اثار بکلت در خدمت این به هم ریختگی و از هم گسیختگی زبان است.160(ولوروف, 

) ذهن ما قادر به نظم دهی احساسات و حسهاي متزلزل درونی است، به آنها نظم و ساختار می 85(اسلین,
این نظریه همخوانی نزدیکی دارد. و از  )Dynamic Adaptation( يتطابق پویابخشدو این مهم نیز با اصل 

] به هم ریخته است و تفاسیر و  آنها معنی استخراج می کند. بکت، با آگاهی از این امتیاز، ساختار جملات را
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

                            11 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 ISSN: 2645-3428      1399 ماهشهریور ، دوم، شماره سومسال  مجله آموزش زبان، ادبیات و زبان شناسی/

 | 38  

تاویلات نامتناهی باا ستفاده از کلمات و جملات محدود خلق می نماید. روشی که در آن کلمات و جملات 
پشت سرهم قرار می گیرند، از نظر معنایی، قابل پیش بینی نیستند. بدین طریق نهایت آنتروپی ارتباطی خلق 

ویژگیهاي بدنی ایجاد می شود، بکت محدودیتهاي ذهنی را با خلق شناخت ذهنی که با شکست ”می گردد.
  )2015:13(اسوانسون، "از زبان و فکر بر می داردو جریان سیال ذهن را راه می اندازد

شخصیتها از کلمات معمولی استفاده می کنند، اما کلمات هدف دیگري را دنبال می کنند. همانطوري که  
هستند. آنها قصد بیان منظور خود دارند اما ظاهراً متن از پیش دودلقک روي صحنه  "بکت بیان کرده است

نوشته شده اي را پیش روي ندارند و یا آنها را از برنیستند تا به آنها در بیان معنی کمک کند. اما از آنچه که 
هیچ چیزي براي یادآوري ندارند آنها چیزي براي خلق کردن ندارند و از اینرو مکالمه شان به تکه هاي 

)از هم گسیختگی زبان را در بر می گیرد و مکالمه به کم ترین 1967:20(گریلت ,  "بریده تقلیل می یابد.
شکل تقلیل می یابد. از اینرو، مکثها و سکوتها جایگاه خود را بعنوان مفاهیم گویا براي ایجاد ارتباط در 

کلام خود را تجربه کنند و این سرآغاز  نمایشنامه پیدا میکنند و شخصیتها را قادر می سازند تا واقعیت بدون
اثر گذاري تئوري آشوب است که راه را براي رسیدن به معنی در نظم به هم ریخته ذهنی خواننده یا 
تماشاگر فضا را براي بازسازي معنایی بر خرابه هاي معنایی رنگ باخته با تکیه بر ذهن و تحلیل خود 

  هموار می سازد. 
به تناسب جریان نمایش دوباره شکل داده می شود. در پرده اول، شخصـیتها   زبان دستکاري می شود، و

در عملکردشان، در انتظار کشیدنشان فقط خود را محدود بـه جریـان گذشـت زمـان جهـت بدسـت آوردن       
اهداف خود نموده اند. در اینجا گفتار به تناسب، به مکالمات طویل حول موضوعات پیش پا افتـاده تبـدیل   

  می شود.
  : شما مطمئنید که اینجا بود.راگوناست

  : چه!ولادمیر
  : اینکه، مجبو بودیم صبر کنیم. استراگون

  : او گفت کنار درخت (به درخت نگاه می کنند) چیز دیگري می بینید.ولادمیر
  : این چیست.استراگون

  : نمی دانم.ولادمیر
]   : برگها کجا هستند.استراگون

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 js
al

.ie
rf

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            12 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 آشوب تئوري بارویکرد بکت ساموئل آثار در ابهامی خود و دراماتیک آنترویی

| 39  

  : بایستی مرده باشند.ولادمیر
  ) 15ـ 16دو ص در انتظار گو: دیگر گریه نکن.( استراگون

در پرده دوم به نظر می رسد که بازیگران کاملاً خسته شده باشند و تمام احتمالات و حالتهـاي گفتـار و   
عملکردرابکار رفته و کاملاً خلع صلاح از هر ابزار دیگري شده باشند. در اینجا،ابزار زبانی کنار مـی رود و  

می دهد که خود شکلی جدید از زبان است و راه را براي ادامه راه شخصیتها باز می  جاي خود را به سکوت
  کند. 

  : چیزي بگو!ولادمیر(سکوت طولانی) 
  ) 59: سعی می کنم (سکوت می کنم) (ص استراگون

  زبان 
تنبیه شدن استراگون یا خوابیدن او در جدول از نظر جایگاه توجیه و علل پشت سـر آن در لایـه اي از   

بهام پیچیده شده است. شخصیتها، بعضی مواقع، طوري صحبت می کنند که گویی دیگري نمی فهمد و گویی ا
هر کدام به بلند فکر کردن مشغول هستند. آنها به ظاهر به شکایت در مـورد آنچـه کـه بـه زنـدگی روزمـره       

جزیـی و افکـار    مربوط می شود می پردازند، در مورد فلسفه زندگی صحبت می کننـد، و در مـورد مسـائل   
حقوقی زندگی خود صحبت می کنند. این کلمات ظاهراً معنی خود را از دست داده انـد و بـه ابـزاري بـراي     

  انتقال انچه که غیرقابل انتقال است به روش ابهام آمیزي تبدیل شده اند.
  ولادمیر: جایتان خالی بود ... و همزمان خوشحال بودم. این خبر عجیبی نیست؟

  شکه شد): خوشحال.استراگون: (
  ولادمیر: شاید این کلمه نباشد.

  استراگون: وحالا.
ولادمیر: حال؟ ..(با لذت) شما دوباره اینجائید .. (بی تفاوتی) ما دوباره اینجائیم .. (با نـاراحتی) دوبـاره   

  )68من اینجا هستم (در انتظار گردو، ص 
آنها در انتظارشان، بـراي رسـیدن بـه معنـی      این چنین طریقه به هم ریخته و آنتروپیک زبانی تنهاتئوري

خود و هستی شان است. بتدریج در مسیر آنتروپی، زبان تغییر شکل می دهد. ما به مجموعه اي از استعارات 
و کلمات در اشعار گودو برخورد می کنیم که نه تنها در عمل بلکه در ساختار مکالمه اي نیز پر از انعکـاس  

] ذهن شخصیتها همانندلنزي است که از طریق آن بازیگر واسـطه بـین جهـان     اهمیت وضوح ”است. در اینجا
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

                            13 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 ISSN: 2645-3428      1399 ماهشهریور ، دوم، شماره سومسال  مجله آموزش زبان، ادبیات و زبان شناسی/

 | 40  

کـوپر،  ( خود و دیگران می شودو زبانی را پیش پا می گذارد که دنیاي ذهنی تماشـاگر را بـه تصـویر کشـد    
2011:4.(  

دلقکها در هر دو پرده، نه تنها کلمات و جملات را تکرار می کنند بلکـه بـه عـادت اسـتفاده از متـرادف      
کلمات صرفاً جهت صحبت کردن روي می آورند. این کلمات صرفاً به خاطر صدایی که دارند مهم هسـتند و  

و شخصـیتها  »گنگ کردن زبان از زمینه آن و ایجاد یک سیستم صدا«این آنچیزي است که بکت می خواهد: 
از چیزهـا بـه کلمـات و از     هم روي به استفاده از مترادفها می آورند تا صدا ایجاد کنند بخاطر اینکه ذهن را

کلمات به صداها می رسد. در این زمینه، استراگون زودتراز ولادمیر مترادف تمام می کند و ایـن عقیـده بـه    
  ذهن متبادر می شود که او زودتر از بقیه زبان خود را حس کرده است.

یـز را پـاك کـنم!    کلاو: قرار دادن چیزها بر اساس نظم: (او خیلی جدي می شود) من می خواهم همه چ
  دوباره شروع به جمع کردن می کند. 

  هم: نظم
کلاو: (جدي) من عاشق نظم هستم و آن رویاي من است. دنیاي که همه جا آرام و ساکت باشد و هر 

). آنها شوقی 56چیزي درآخرین جایگاه خود باشد. دوباره شروع به جمع کردن می کند (آخر بازي ص 
رسیدن به خود آگاهی خود دارند. در کنار از هم گسیختگی و آنتروبی زبان و عظیم براي پایان آنتروبی و 

دیگر عناصر تغییر محوریت جایگاه زبان متوسط بکت نقشی بسزا در تبیین تمهاي وجودي در تئاتر دارد. 
در چنین غیبتی، زبان نقش محوري خود را » گودو در حقیقت غایب تعریف شده اي است«در انتظار گوده 

ع پلات و ساختار از دست می دهد و دیگر مرکز ایدئولوژیکی یا متافیزیکی که در خدمت درك و فهم به نف
ما باشد نیست؛ محوریتی که هیچ وقت ظاهر نمی شود جز از طریق حصول شرایط که همانا آمدن گودو 

گرامر، معنا و غیره به  است. براي راه یابی به عمق تم نمایشنامه، بکت نهایتاً ساختار و زبان را از هر نظر به
آنچه که غیر قابل بیان است توسط این زبان که خلاقانه به ”هم می ریزد و آن را به اوج آنتروبی می رساند.

هم ریختگی خود را هویدا می کند بیان می شود.این فروپاشی خلاقانه زبان، شرایط بی معنی و غیر منطقی 
  ).2016:19نقوي، ( نماید انسان را واضح، ملموس، گویا و اغواکننده می

ماهیت آشوب زده جهان روان انسان را نیز آشوب زده  ”گویا بکت بهتر از هر کسی به این مهم رسیده که
کرده است و بهتر از دیگر نویسندگان که بدنبال کشف واقعیت آشوب زده در ذهن انسان بوده اند آن را به 

]   ).2017:12ظهور اسلام، ( کار بسته است
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

                            14 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 آشوب تئوري بارویکرد بکت ساموئل آثار در ابهامی خود و دراماتیک آنترویی

| 41  

ه، در گفته هاي به ظاهر بی معنی و بی ساختار و صرفاً موج غیرقابل کنترل کلمات لاکی این مسئل 
هویدا است. او خیلی جدي صحبت می کند و جملاتی طولانی و در هم برهمی در مورد تقدیر بشري که 

م بیان خداي بی تفاوت و طبیعت خشن راهویدا می کند که دقیقا بلاتکلیفی انسان پست مدرن است. به ه
  ریختن ساختار و زبان، نویسنده را قادر ساخته است تا از طریق بی معنایی معنا را القا کند. 

لاکی: منظور از هستی همانطور که در آثار عمومی پانچر و وات نل از خداي شخصی کواکـوا بـا ریـش    
  سفیدي کواکوا خارج از زمان بدون گستره آن که از..

علیرغم اینکه گفتار به شکل دلیل فلسفی باستانی از وجـود  «ده است) بیان کر1970( همانطورکه اوها را
اسـاس ایـن   » خداوند شروع می شود، آن به سمت نتیجه گیریهاي وحشتناك متفاوتی سوق پیـدا مـی کنـد   

الگوي گفتار اسکیزوفرنیک که مملو از بیهودگی، تکرار بی پایان و عبارتهاي نمونه و مبهم است که کلیت از 
ساختار بندي شده اسـت تـا     ا در بر می گیرد و فاقد نظم کلی است. گفتار لاکی در حقیقتهم گسیختگی ر

هم ماهیت روحانی و هم مادي رادر بر گیرد و به سمت آنتروپی کامل پیش رود.ایـن در معنـایی، نمایـانگر    
خصیت حیرت انسان امروزي در تشویش و گرفتاریش با مسائل وجودي خودش و عمدتاً تم ابهام خود و ش

اواست. ما نوعی نوشته از هم گسیخته متفاوت از زبان مرسوم گفتار و نوشتار هستیم. معنـا در ایـن نوشـته    
بیشتر القایی می شود و بار اطلاعاتی معنا در متن افزایش می یابد. معانی القایی نشانه هاي پیامی را افزایش 

  ی انجامند. می دهند که آنها نیز فی النفسه به خلق آنتروپی ارتباطی م
  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

                            15 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 ISSN: 2645-3428      1399 ماهشهریور ، دوم، شماره سومسال  مجله آموزش زبان، ادبیات و زبان شناسی/

 | 42  

  نتیجه گیري
ساموئل بکت، نمایشنامه نویس پیشتاز تئاتر آبسورد انگلیس، نمایشنامه را از سیستمی بسته به سیستمی 
باز تبدیل کرده است. او تلاش کرده است تاآشفتگی خودآگاهی را در خوانند یا بیننـده بوجـود آورد و او را   

دیش کند که برجسته ترین آنها ابهام خـود و هویـت اسـت.    قادر به پیدا کردن راه حلی براي مشکلات وجو
بکت به سادگی اجازه می دهد که مخلوقات بی داستانش که خود را براساس جنس خودشان و کلمات تهی 
شان خودشان را تعریف کنند. وي، از منظر تئوري آنتروپی فیزیکی وآشوب، تکنیکهاي زیادي را به خـدمت  

رتباطی پیش رود. این نوع انتروپی در آثار بکت در شکل نشانه هاي پیامی بـه  گرفته، تا به سوي آنتروپی ا
هم ریخته خود را نشان می دهند که به نوبه خود به خلق آشوب خودآگاهی منجر می شود که نیروي محرکه 
بشر در جهت حصول تعریفی واضح از خود می باشد. همانطوري که دیوید برلو بیان کرده است معنا در متن 

یست، معنی کشف کردنی نیست، معنی در آدمهاست. از اینرو انسان معنی را می آموزد، به آن می افزاید، آن ن
را عوض می کند، ویران می کندو آن را بخشی از دارایی خود می کند. بدین طریق، هزاران معنی القـایی در  

عریف دقیقی از خود برسـد. خـودي   ذهن بیننده بوجود می آید به این امید که در راستاي موضوع تحقیق به ت
که بدهی ترین معنی را در گذشته داشته در عصر حاضر به بزرگترین مجهول تبدیل شده است و انسان را در 
ورطه بحران خود و هویت انداخته است. با بهره گیري و آگاهی از این دیدگاهها، بکت تلاش کرده است تـا  

پردازي نمایشنامه و سایر عناصر به سـمت آنتروپـی ارتبـاطی    از آنتروبی فیزیکی که از نظر مکان،شخصیت 
رود و در این راستا تکنیکهاي متفاوتی را براي ایجاد انگیزه ارتباطی در زبان بکار می برد. براي دستیابی به 
زبان خود، زبان را در اشکال و ساختارهاي گوناگون از بی معنایی، تکرار، از هم گسیختگی،حذف محوریت 

کت بسوي مونالوگ گرفته تا انهدام کامل معنا و ساختار زبان را بخدمت گرفته است تا بعنوان مثال زبان، حر
شخصیتها را در راه رسیدن به خود واقعی در انتظار کمک کند. شخصیتها ضمن آگـاهی از نـاتوانی و ضـعف    

این بخاطر این اسـت   خود در درك جایگاهشان در دنیا می خواهند از طریق کلمات این کار را انجام دهند.
که خود درونی قابل به زبان آوردن نیست و شناخت آن مشکل می باشد. از این رو، تمـام کـاري کـه او بـا     

، شخصیت نمایشنامه آخـرین نـوار بکـت، بـا خـود و      )Krapp( زبان می کند شبیه آن چیزي است که کرپ
ن روابـط و خودهـاي دور افتـاده    زندگیش و بازنگري گذشته در میـا «هویتش کرده است. کرپ با شکستن 

تلاش کرده است تا خود و هویتش را ویرایش کند. توانایی بکت در بکارگیري تکنیکهاي گونـاگون و  » اش
] اشکال متفاوت زبانی او را در ایجاد آنتروپی فیزیکی و حرکت به سمت نهایت آنتروپی ارتباطی، شخصیتها و 

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 js
al

.ie
rf

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            16 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 آشوب تئوري بارویکرد بکت ساموئل آثار در ابهامی خود و دراماتیک آنترویی

| 43  

می سازد که به سمت درك خـود واقعـی موفـق پـیش رونـد و      در حقیقت بیننده گان یا خوانندگان را قادر 
  بتوانند مشکلات وجودي خود را حل کنند و از بی خودي و بی ثباتی به ثبات خود و هویت خود برسند. 

 
.  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

                            17 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

                            18 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


Journal of Language Teaching, Literature & Linguistics (JLTLL), Vol. 3. No. 2. September 2020 

 ISSN: 2645-3428 

 
Acknowledgements 
We would like to express our thanks to reviewers for their valuable 

suggestions on an earlier version of this paper. 
 
Declaration of Conflicting Interests 
The author(s) declared no potential conflicts of interest with respect to the 

research, authorship and/or publication of this article. 
 
Funding 
The author(s) received no financial support for the research, authorship, 

and/or publication of this article. 
 
REFERENCES 
Artoud, A. (1958), "The Theater and its Double Transe. Mary Caroline 

Richards", New York: Grove Press.  
Baldwin. V. M., (2009), "Look for the Truth and Tell it: Politics and Harold 

Pinter', M Phil Thesis University of Birmingham.  
Berlo, D. (2000), "The Process of communication". Elatoteno, New York. 
Beshara, R. K., (2018), "Lucky in Savannah: Beckett avec Lacan", 

International Journal of Zizek Studies, Vol. 12(3).  
Coe Richard N. (1964), "God and Samuel Beckett", Melborne:  Meanjin 

Quarterly, No.100. 
Cooper, Joseph, (2011), "Acting in the Logical Space: an investigation into 

the codification of acting practice through Logical Space application and 
Hermeneutics", Diffusion: the UCLan Journal of Undergraduate Research, Vol. 
4 (2).  

Esslin, Martin, (2004), "The Theatre of the Absurd", 3th edition. New York: 
Vintage Books. 

Grillet, A. R. (1967), "Samuel Beckett or Presence on Stagein Casebook on 
Waiting for Godot" (ed.) Ruby Cohn. New York: Grove Press Inc.  

Hayropetian, A. (1995), "Significance of Language in Samuel Beckett 
Drama", Tehran: Azad University.  

Kennedy, A. (1975), "Six Dramatists in Search of Language", Cambridge 
University Press. 

lonesco. E.Ni, (1958), "UN dieu. Ni UN dieu. Ni un demon cashier de la 
comagnic", Oaris nos. 22-23. 

Mckirahan, R. (2001), "Anixmander's Infinite worlds". In A. Preus, ed., Essays 
in Ancient philosophy VI: Before Plato, Albany.  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

                            19 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html


Dramatic Entropy and self-ambiguity in the works of Samuel Beckett based on thef chaos 
theor  

 | 46  

Naqva, S. B.,, (2016), "Study of Language Dramaturgy in the Plays Of 
Samuel Beckett", Unpublsihed PhD Theis. Aligarh Muslim University. 

O'Hara. J. D. (1970), "Twentieth Century Interpretations of the Trilogy". Engle 
Wood Cliffs, NJ: Prentice Hall Inc.  

Shenker, I. (1997), "Interview with Samuel Beckett", New York Times, Vol. 
1(11).  

Shiels, P. (2005), "Beckett's Victors: Guests without Qualities", PhD 
Dissertation. Florida State University. 

Steiner, G. (2010), "The death of tragedy", London: Yale University Press, 
2010. 

Swanson, Victoria Helen, (2015), "Samuel Beckett: Age, Impairment, and the 
Drama of Confinement", Unpublished PhD Dissertation, University of 
Tennessee. 

Wellershof, D. (1965), "Failure of an Attempt at De-Mythologization: Samuel 
Beckett's Novels", in Samuel Beckett: A Collection of Criticism ed. Martin Esslin. 
Prentice Hall. 

Zohorul Islam, Md, (2017), "Waiting for Nothing: Examining Existential Crisis 
in Samuel Beckett’s Waiting for Godot", Unpublsihed MA Thesis, East West 
University.  

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 js

al
.ie

rf
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

16
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            20 / 20

https://jsal.ierf.ir/article-1-61-en.html
http://www.tcpdf.org

